
Revista CS

La mediación en la construcción de paz: 
contribuciones de la Iglesia católica local 
en los acuerdos de La Habana. El caso de 
la diócesis de Buga*

Juan David Durán-Silva I 

https://doi.org/10.18046/recs.i47.04

Cómo citar: Durán-Silva, Juan David (2025). La mediación en la construcción de paz: contribuciones 
de la Iglesia católica local en los acuerdos de La Habana. El caso de la diócesis de Buga. Revista CS, 47, 
a04. https://doi.org/10.18046/recs.i47.04

Resumen: El presente artículo buscó comprender, bajo una lectura interpretativa del suceso 
abordado —fenomenología—, el desarrollo práctico de la mediación eclesiástica en la construc-
ción de paz, con la intersección entre la experiencia subjetiva de un sacerdote colombiano y las 
expresiones de carácter cultural, social y político que definieron la participación de la Iglesia 
católica en la desmovilización del grupo armado insurgente Fuerzas Armadas Revolucionarias 
de Colombia – Ejército del Pueblo FARC-EP. Desde un escenario local en el Valle del Cauca, la 
historia consignada abordó la relevancia del testimonio bajo el análisis de su trayectoria por 
medio de los aportes teóricos sobre paz posliberal, liderazgo en la construcción de paz, media-
ción y operatividad eclesiástica en los procesos de paz. Se concluye que, en dicha mediación, 
confluyó la búsqueda de una reconciliación a multidimensional. Una apuesta etnográfica, 
emotiva y de reflexión, inmersa en una reconfiguración continua hacia lo postsecular en la era 
moderna. 

Palabras clave: construcción de paz, mediación, violencia, Iglesia católica, Colombia

* Este artículo de investigación corresponde a la tesis de grado para optar al título de magíster en Estudios Sociales 
y Políticos de la Universidad Icesi, 2021-2022, financiado con recursos propios. Artículo de investigación recibido 
el 21.11.2024 y aceptado el 05.12.25.

I. Universidad Icesi (Cali, Colombia)

Esta obra se distribuye a través de una licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International

Estudios Sociales Sobre América Latina Núm. 47 (septiembre-diciembre 2025)

https://orcid.org/0009-0003-8356-9787
https://doi.org/10.18046/recs.i47.04
https://doi.org/10.18046/recs.i47.0X


Revista CS 472

Peacebuilding mediation: contributions of the local Catholic Church 
to the Havana agreements. The case of the Diocese of Buga

Abstract: This article sought to understand, through an interpretive reading of the event in 
question—phenomenology—the practical development of ecclesiastical mediation in peace-
building, with the intersection between the subjective experience of a Colombian priest and 
the cultural, social, and political expressions that defined the Catholic Church’s participation 
in the demobilization of the armed insurgent group Fuerzas Armadas Revolucionarias de 
Colombia – Ejército del Pueblo FARC-EP. From a local setting in Valle del Cauca, the recorded 
history addressed the relevance of the testimony under the analysis of its trajectory through 
theoretical contributions on post-liberal peace, leadership in peacebuilding, mediation, and 
ecclesiastical operations in peace processes. It concludes that, in this mediation, the search 
for multidimensional reconciliation converged. An ethnographic, emotional, and reflective 
approach, immersed in a continuous reconfiguration towards the post-secular in the modern era. 

Keywords: Peacebuilding, Mediation, Violence, Church, Colombia

Introducción
Una banca en un parque puede representar descanso. Sin importar el material del 
que está hecha, le brinda al transeúnte la posibilidad de acceder a una pausa en 
su cotidianidad y atisbar un escenario público desde una perspectiva diferente, 
como al estar sentado sobre un lugar frecuentado al caminar, probablemente 
con premura o rutina. A su vez, una banca puede ser un espacio de encuentro 
entre dos partes, ya sea por decisión unánime, concertada o por pura casualidad.

Precisamente, una banca fue el escenario del acercamiento entre un repre-
sentante de la Iglesia católica y uno de los cabecillas del Frente 6 de la guerrilla 
de las Fuerzas Armadas Revolucionarias de Colombia – Ejército del Pueblo 
(FARC-EP), dos actores relevantes en la comunidad local de Santa Lucía y Barra-
gán, corregimientos rurales del municipio de Tuluá, Valle del Cauca. En el parque 
del centro poblado, a finales del año 2015, sucedió lo que, en principio, pareció 
un encuentro casual: el presbítero José Alberto Grajales Carvajal, párroco de la 
iglesia de San Juan Bautista, identificó que, quien estaba sentado en aquel objeto 
de descanso, era nada más y nada menos que uno de los jefes del Bloque Occi-
dental1 de la ahora desmovilizada guerrilla, al mando del entonces comandante 
y miembro del Estado Mayor Central, Pablo Catatumbo. Sin dudarlo, el sacerdote 

1. Bloque compuesto por las columnas móviles Víctor Saavedra, Alonso Cortés y Alirio Torres, pre-
sente durante los años de 1980 y la mitad de la segunda década del siglo xxi (Verdad Abierta, 2014).



Juan David Durán-Silva 3

optó por acercarse; una vez saludó, recibió una contestación cortés por parte 
del jefe guerrillero. La charla había comenzado y, según el sentir del sacerdote 
en ese momento, premonitoriamente iba por buen camino.

Por más que pareciese un encuentro no orquestado, en los corregimientos 
mencionados existía el seguimiento previo a cada una de las acciones y partici-
paciones en los lugares públicos entre estos dos actores; era cuestión de tiempo 
que una situación cotidiana y casual sirviese para una presentación formal. Uno 
era la cara de la institución religiosa con mayor historia en la sociedad colom-
biana quien, al ser recién designado párroco de la región, empezó a ganarse 
rápidamente el reconocimiento de la comunidad por su labor social; en tanto 
que el otro estaba al mando de una facción del grupo armado al margen de la ley 
con mayor despliegue y fuerza armamentista en todo el país, agente del orden 
y la ley en el territorio por muchos años.

Tener una conversación entre las partes radicaba en un propósito claro: 
desde la localidad, la Iglesia2 estaba a disposición de hacer esfuerzos para lograr 
el acercamiento entre la comunidad y la guerrilla por medio de la socialización 
de lo que, hasta el momento, se había adelantado en La Habana, Cuba, entre 
los equipos negociadores del Gobierno nacional y de las FARC-EP y, sin propo-
nérselo inmediatamente, servir de acompañante a esta facción en su posterior 
camino hacia el desarme. Una apuesta significativa en la construcción de paz a 
nivel territorial, ligada a los esfuerzos por alcanzar la firma de un acuerdo que 
pusiese fin al conflicto armado de más de 60 años a escala nacional. Gracias a 
su representante, la Iglesia logró lo esperado: el Frente 6 de las FARC-EP había 
recibido el mensaje. Solo quedaba obtener una respuesta.

La construcción de paz es una iniciativa de carácter multidimensional —polí-
tica, económica, militar y cultural (Galtung, 2003a)—, propositiva a la superación 
de la violencia, con la cual se desprenden procesos en escenarios mayoritaria-
mente diversos (tanto a nivel macro como micro) y sin distinción alguna que 
limite la participación de las personas, comunidades o instituciones. En dicho 
camino, la mediación política ha sido fundamental, al punto de concentrar gran 
parte de sus esfuerzos dirigidos a un acercamiento y coordinación sinergética 
entre las partes y en pro de acordar la eliminación parcial o total de las tensiones 
presentes, reducir y prevenir las manifestaciones del daño existentes y futuras y 

2. La Iglesia católica ha sido la institución religiosa con mayor trayectoria en la historia de Colombia. 
Durante los últimos 30 años, a través de la Conferencia Episcopal (el cuerpo colegiado de los obispos 
del país) y el Nuncio Apostólico (la representación diplomática de la Santa Sede), ha sido invitada 
como mediadora o testigo a los diferentes procesos de paz llevados a cabo por los gobiernos de turno. 
Un protagonismo reconocido e institucionalizado por el poder político (García-Durán, 2006).



Revista CS 474

cimentar esfuerzos mancomunados para la finalización del conflicto, sirviendo 
así de elemento incidente en el desarrollo de las fases siguientes. Por ende, el 
ejercicio de la mediación es elemento determinante en el desarrollo construc-
tivo de la paz, explícitamente en el cambio o la conservación de los contextos 
transversalizados por la violencia e incidente en los diferentes ámbitos de la 
vida humana.

El acompañamiento religioso ha gozado de protagonismo dentro del pano-
rama de la paz a nivel nacional en las últimas décadas, no únicamente con la 
cooperación eclesiástica católica y su acción de intervención mediadora apuntada 
en la lucha pacífica contra la desigualdad, la marginación y la injusticia social, 
iniciada en la década de 1990 (Rodríguez, 2020), sino en una trayectoria de la 
modernidad donde lo secular “reconoce la persistencia de la religión, acepta 
sus limitaciones y reconoce el potencial enriquecedor de las perspectivas reli-
giosas en el discurso público” (Hejazi, 2025: 4); inscripción que ha posibilitado 
la reproducción de credibilidad a su acción en las regiones afectadas por el con-
flicto armado y ante la escasa presencia descentralizada del Estado, un suceso 
de complementariedad pragmática, gracias a acciones civiles, en contribución 
al funcionalismo estatal, adjunto al peso de la herencia cultural colombiana 
fuertemente arraigada en el credo cristiano.

En este escrito se desarrolla la trayectoria de vida de un líder espiritual en 
la siembra y trabajo para consolidar la paz. Una paz que va más allá de ser pro-
clama dogmática e histórica de la fe católica; una paz en constante cambio, llena 
de altibajos, con múltiples rostros, pero perseguida y, por qué no, alcanzable.

Así, el presente artículo buscó comprender el desarrollo práctico de la 
mediación eclesiástica en la construcción de paz desde la intersección entre la 
experiencia subjetiva de un sacerdote colombiano y las expresiones de carácter 
cultural, social y político que definieron la participación de la Iglesia católica en 
la desmovilización del grupo armado insurgente FARC-EP a nivel local, especí-
ficamente con el caso de la Diócesis de Buga3.

Esta propuesta se inscribió en la relevancia que el fenómeno de la paz cobró 
dentro del panorama global y coyuntural del país y que surgió de la necesidad por 

3. Aquí, se propone la mediación como la participación eclesiástica en la esfera pública —dominio 
del Estado—, gozante de legitimidad para la superación de las crisis políticas derivadas en escenarios 
de violencia a gran escala, “bajo un panorama de reorganización estructural donde convergen la go-
bernanza de lo secular y lo religioso” (Jong, 2025: 3), moldeándose según los contextos históricos y 
culturales de los pueblos y las esferas de poder a nivel local, regional, nacional e inherente en la trans-
formación de la relación entre Estado-Iglesia ante de la reconfiguración postsecular de roles, conce-
siones y limitaciones de responsabilidades (gobernabilidad) en el desarrollo de la vida humana.



Juan David Durán-Silva 5

indagar la forma en que la mediación política para la resolución de conflictos se 
hace tangible en la experiencia y en la actividad humana hacia la transformación 
de la violencia desde acciones pacíficas, localizadas y abanderadas por actores 
externos del ámbito estatal. Lo anterior generó una contribución empírica a la 
discusión de los estudios posliberales de paz en los escenarios cotidianos de la 
vida social, a partir del ejercicio de la memoria y su transmisión narrativa en 
la entrevista, al punto de resaltar los aportes de un actor particular desde una 
lectura subjetiva y biográfica de los fenómenos vividos por él bajo su rol religioso 
y representativo en la comunidad.

Paz holística, liderazgos y mediación

Durante las últimas décadas, la noción de paz se ha erigido en aras de superar 
el paradigma liberal. Lo ha hecho cohesionando un cuestionamiento crítico al 
posicionamiento hegemónico de su construcción, bajo la dirección institucio-
nal de los Estados y del sistema internacional, siendo esta una perspectiva en 
la que se realza la estratagema de las agendas políticas occidentales por excluir 
la representatividad participativa local y comunitaria en dicho proceso; una 
expresión orientada al debilitamiento de la agencia y a la ponderación de la 
actuación estatal (Richmond, 2011).

La emergencia de los estudios de paz posliberales ha proporcionado solidez 
a la perspectiva alternativa de “solucionar los conflictos creativamente y sin el 
uso de la violencia” (Galtung, 2003b: 31). Una creatividad enmarcada en el reco-
nocimiento y relevancia a las acciones con fines pacíficos desde el compromiso 
de transformar esa multiplicidad de variables que recrean la composición de un 
conflicto armado prolongado. Es la implicación de una construcción motivada 
por la participación de los distintos actores integrantes de las poblaciones afecta-
das por el conflicto y, a su vez, atribuible a la necesidad de comprender los roles 
y las acciones determinantes en cada contexto para la finalización y superación 
de los diferentes ciclos de la violencia. Es así como la paz se configura integral-
mente recreando la interacción multiparticipativa en contravía a la promoción 
jerárquica y liberal. Una paz ya no en perspectiva negativa, formulada como la 
ausencia de la guerra, sino imperfecta, referida a “la ausencia de guerra y de 
violencia (…) junto con la presencia de justicia social” (Harto de Vera, 2016: 130); 
desde una semántica, según Muñoz (2001), inacabada, humanista y procesual, 
en constante práctica, reconocimiento y reinterpretación.

La apertura hacia el reconocimiento holístico de la paz ha conducido a 
revisar la forma como ha operado la participación de los distintos actores, antes 
poco visibles, en su entramado (Galtung, 2003b; Fisas, 2006; Lederach, 1998). Una 



Revista CS 476

postura enfocada en desestimar la homogeneidad en la construcción de paz bajo 
la tutela de las autoridades hacia la focalización de expresiones heterogéneas y 
disímiles entre los diferentes ámbitos o niveles administrativos del poder como 
a su interior. En dicho proceso, lo local, lo regional y lo nacional maniobran 
en modalidades únicas y en respuesta a demandas particulares. Ya sea por las 
posiciones sectoriales o representativas que ocupan en las comunidades o por 
las habilidades de los diferentes sujetos, los actores inmersos en esas espaciali-
dades acuden a ejercer procesos de transformación auténticos.

La conexión entre los rasgos o atributos de los liderazgos y los niveles de 
poder en los que se expresan, se insertan en lo que Lederach (1998) ha propuesto 
en un diseño piramidal de tres niveles: 1) cúspide, máximos dirigentes; 2) inter-
medio, líderes de grado medio, y 3) bases, líderes de las bases. Dicha apuesta 
organizacional de tipificación social incluye el desarrollo desigual del conflicto, 
el grado de afectación de las poblaciones y la capacidad de incidencia en la toma 
de decisiones por parte de los líderes. Entre más arriba se esté en la pirámide, 
menor es el desarrollo de la violencia, contrario a quienes se ubican abajo y 
gradualmente van padeciendo el daño en mayores proporciones. Inversamente, 
la toma de decisiones promovidas por la cúspide incidirá directamente en toda 
la población, lo que se reducirá exponencialmente si las decisiones se originan 
en los dos niveles inferiores.

A pesar de esa relación desproporcional entre la experimentación gradual 
del sufrimiento y el dolor y la capacidad desigual de incidencia en las acciones 
determinadas para construir paz, esclarece la existencia diferenciada en dicho 
proceso y la relación entre los niveles (nada desconectados entre sí), a pesar de 
las desigualdades expuestas.

Es por ello que esta fragmentación inquiere en las diversas expresiones de 
promoción de paz, atribuyendo “un marco de referencia operativo que tenga 
en cuenta la legitimidad, la singularidad y la interdependencia de los recursos 
y (…) la necesidad funcional de reconocimiento, participación y coordinación 
entre todos los niveles y actividades” (Lederach, 1998: 89).

De las múltiples facetas del liderazgo, en comunión con la edificación de 
paz, la mediación inserta la facultad de dirimir los conflictos desdibujando la vía 
de la negación del otro a partir de la distinción entre amigo/enemigo (Schmitt, 
2009), esto es, cruzando la frontera de asociación o disociación. Un atributo que 
trasciende la formalidad expuesta en la repartición de la justica procesal y sus 
mecanismos alternativos para la resolución de conflictos (MASC), inherente al 
fomento de una dinámica no adversarial y, a su vez, positivamente promotora del 
bienestar colectivo e individual de las poblaciones ante el impasse de la violencia.



Juan David Durán-Silva 7

La mediación contiene una utilidad alternativa garante de citar creativa-
mente formas distintas al desencadenamiento del daño e integralmente favore-
cedora del cambio, bajo la dirección de replicar las nociones de cooperación y 
generación de confianza para acercar a las partes, catalizar procesos en estan-
camiento neutrales y en sintonía de fomentar una comunicación estable. De tal 
manera que, con dicho liderazgo, se logre una transformación hacia un sistema 
de relaciones sociales desde una cultura de compromiso en un actuar ético de 
respeto, empatía y solidaridad (Fisas, 2006).

¿Cómo se inserta la Iglesia católica en la construcción de paz?

La Iglesia ha sido visible e incidente en los esfuerzos globales recientes de 
construcción de paz a partir de múltiples expresiones y en niveles diferentes 
(García-Durán, 2006). Lo ha sido con la institucionalidad eclesiástica en el regis-
tro estatal de acudir a su legitimidad social y a una postura unívoca de la repre-
sentación jerárquica religiosa para servir de mediadora, negociadora, garante 
o testigo. Así mismo, ha sido activa y poco visible con la estela movilizante y 
agenciada de las diferentes comunidades religiosas y sacerdotes en las regiones 
y localidades.

Es así como se configura la dualidad entre lo profético y lo institucional 
(Flórez-Suárez, 2018: 19), entre la orientación al mundo y a la sociedad en la 
que, por un parte, “inspira confianza y produce lo que es propio del evangelio: 
la alegría de vivir y de esperar”, y por otra, refiere

las relaciones al interior de la institución, expresadas en la diversidad de 
las estructuras eclesiásticas y las formas de poder, en las que “los cristianos 
tienen que vérselas con una serie de venerables tradiciones, prescripciones 
canónicas, litúrgicas, códigos de moral perfectamente definidos (…) centra-
lizadas y controladas por un cuerpo de expertos: la jerarquía”. (Boof, 1982, 
como se citó en Flórez-Suárez, 2018: 19)

En la actualidad, los principios cristianos convergen en la construcción de 
paz junto al marco jurídico, político y social, lo que convoca el reconocimiento 
de sus agentes eclesiásticos y religiosos como promotores del bienestar colectivo 
(Banat; Montevecchio; Powers, 2018), más aún en las regiones asediadas por las 
dinámicas profundas del conflicto armado. Se trata de una síntesis del reciente 
enfoque pastoral en acompañamiento público a las comunidades, acción pre-
sente y detallada hacia la siembra de la paz. Ello inquiere sobre la posibilidad 



Revista CS 478

de indagar acerca de la mediación en la construcción de paz como elemento de 
apertura donde intersecan lo político y lo religioso, a pesar de la prevalencia 
del sistema político liberal occidental desde sus esfuerzos normativos laicistas 
y neutrales por mantener la separación entre estos dos ámbitos; un escenario 
de probable ruptura a la lectura de yuxtaposición ambivalente entre lo político 
y lo religioso, lo antagónico de la razón y la sinrazón, en viraje al giro positivo 
de la era postsecular (Manrique, 2019).

Metodología
La oralidad puede suscribirse práctica en la interpelación de la memoria por 
mantener el recuerdo ante la constante del olvido. Por su parte, el relato, figura 
atemporal hacedora de la transferencia de saberes, se revela como un compuesto 
cultural cotidiano de la vida humana. Evocando a la memoria y sentado entre 
muebles, imágenes cargadas de un simbolismo religioso y vegetación adornante 
de un patio antiguo, una casa parroquial fue el espacio donde el padre Alberto 
evocó sus recuerdos y trazó instantes de lo que fue su trasegar en las montañas 
vallunas, escenario rural, distinto a su rol actual como sacerdote en el casco 
urbano. Entretejiendo su experiencia, las estancias vueltas conversación aduje-
ron un momento de reflexión y preparación para escudriñar un capítulo de su 
vida inserto en una red de memorias significada por su vivencia.

Esta investigación respondió al enfoque cualitativo, con énfasis en la des-
cripción y comprensión interpretativa de la conducta humana en un contexto 
particular y una temporalidad definida (Cárcamo, 2005). Así, se estableció la 
ruta epistémica de este trabajo en la interpretación de un fenómeno particular, 
sustentado en el enfoque subjetivo del saber (Cárcamo, 2005), con la interacción 
entre investigador y objeto de estudio para obtener la elaboración de un resul-
tado científico.

Conforme a la formulación de un esquema metodológico, su desarrollo se 
dividió en tres momentos. El primero estuvo dedicado a la recolección y siste-
matización de información de primera fuente, en este caso, el testimonio del 
presbítero Alberto Grajales, quien acompañó a la comunidad en la interlocución 
con el grupo armado predominante en el territorio. El método de entrevista 
semiestructurada sirvió para la aproximación a lo que fueron tanto la experien-
cia del párroco en su estancia por Barragán y Santa Lucía como su testimonio 
de actor relevante en el relacionamiento de la comunidad con el grupo armado 
ilegal por medio de su representación catalizadora en el proceso. Preguntas 
diseñadas para provocar una retoma del pasado, acudir a la memoria para res-



Juan David Durán-Silva 9

catar la información de lo acontecido bajo la experiencia vivida y orientar al 
entrevistado en la narrativa, ayudaron a clarificar históricamente su paso como 
párroco rural de Tuluá.

De dicha información se obtuvo el conocimiento de cómo fue su actuación 
en una población con antecedentes de actos violentos perpetrados por actores 
al margen de la ley y del Estado, cómo fue su acercamiento e interacción con 
las partes, cómo se desarrolló su misión pastoral en representación de la Dió-
cesis de Buga y la iglesia Católica, induciéndolo a reconocer hitos que habían 
marcado su estadía y a narrar las dinámicas sociales, políticas, económicas 
y culturales de la población para obtener una perspectiva de la región desde 
dichas dimensiones. Esto, por supuesto, bajo el propósito de ir componiendo y 
refinando la información testimonial de un actor religioso en un territorio local 
marcado por el conflicto armado y en vísperas de lo que se constituiría la firma 
de los Acuerdos de Paz.

El segundo momento estuvo enfocado hacia la exploración bibliográfica. La 
revisión de literatura y la construcción del marco teórico del presente proyecto 
de investigación se definió inicialmente en la formulación de criterios clave que 
permitieran identificar trabajos académicos relacionados al tema de interés. 
Estos fueron: construcción de paz, Iglesia católica y paz, conflicto armado, paz 
y participación, mediación y liderazgos en construcción de paz (tanto en espa-
ñol como en inglés). Posteriormente, se utilizaron los motores de búsqueda de 
bases de datos de libre acceso. En algunos casos, los resúmenes de cada texto y 
la tabla de contenido contribuyeron a la inclusión o exclusión para su revisión 
a detalle. Con esto, se constituyó un repositorio personal de referencias biblio-
gráficas, así como desde el conocimiento previo de textos y autores reconocidos 
y referentes al tema de interés.

La técnica de investigación utilizada en este trabajo fue el testimonio de 
vida, práctica fundamentada en la fenomenología o comprensión de la realidad 
por medio de la experiencia subjetiva, de tal forma que el asunto estudiado —lo 
vivido por el padre José Alberto en el corregimiento de Tuluá— fuera considerado 
una fuente significativa, abordada en la comprensión del fenómeno en estudio 
gracias a las descripciones verbales personales, dotando de sentido y razón, en 
su ejercicio narrativo, la significancia de sus sucesos personales propios de una 
identidad particular y social (Bourdieu, 2011). Por tanto, el testimonio de vida 
abre la posibilidad de captar los problemas desde los individuos, en cómo estos 
crean y reflejan el mundo que les rodea (Cordero, 2012), con la premisa de apun-
talar los planteamientos teóricos o ilustrar con trayectorias de vida concretas los 
diferentes estudios empíricos insertados en dimensiones colectivas o sociales 
relevantes (Restrepo, 2018).



Revista CS 4710

Resultados

El diagnóstico del entorno: un insumo para la mediación

Siendo el nuevo administrador diocesano de la iglesia de San Juan Bautista, 
localizada en el centro poblado del corregimiento de Barragán y reconocida, 
entre otras, por ser el sitio donde se llevó a cabo la retención forzada de los 
pobladores cuando los paramilitares del Bloque Calima perpetraron la masacre 
el 18 de diciembre de 2000, el padre José Alberto fue el encargado de continuar 
con la misión evangelizadora en toda la zona desde su llegada a inicios del 2015 
por mandato de la Diócesis de Buga4, una jurisdicción eclesiástica local de la 
Iglesia católica ubicada en el centro del departamento vallecaucano. Venía de 
estar tres años ejerciendo su vocación en el casco urbano del municipio de 
Buga, lugar que lo había recibido hacía más de 30 años, para pasar a residir en 
un paraje distinto, totalmente opuesto a la urbe, pero a su vez familiar, ya que 
él provenía del campo.

Su labor espiritual como pastor se debía extender hacia un lugar con diná-
micas similares a las de la ruralidad colombiana: conformación de comunidades 
herederas de la colonización campesina, familias ligadas a tiempo completo al 
trabajo de la tierra, la ganadería y el cuidado de los predios y ubicadas dispersa-
mente entre las diferentes veredas. Espacialidades definidas por la extensa lon-
gitud de predios, en su mayoría titulados a personas no residentes y conectadas 
por medio de caminos deteriorados que conducían a un centro situado con un 
mercado, una plazoleta, un puesto de salud y una escuela. Pero también, por ser 
un territorio violentado directa y estructuralmente desde mucho tiempo atrás, 
con repercusiones lamentables para sus habitantes.

La ruralidad se desenvuelve en el silencio, aspecto habitual en estos paisajes, 
pero en Barragán y Santa Lucía se exhalaba algo más; no era un silencio agitado 
únicamente por los bosques y pastizales, ni por el sonido armónico del agua en 
sus corridas o de los vientos desbocados; era el silencio de la comunidad. Puede 
ser que su origen mayoritariamente boyacense, aunque también antioqueño, 
haya servido como una inferencia causal a dicho fenómeno, ya que, al parecer, 
en la idiosincrasia popular, la gente del interior del país no dice mucho debido 
al clima frío que no favorece la cercanía y el diálogo (padre José Alberto, comuni-
cación personal, 2.10.2021).

4. La Diócesis de Buga está compuesta por las parroquias ubicadas en los municipios de Andalucía, 
Guadalajara de Buga, Bugalagrande, Caicedonia, Guacarí, Riofrío, San Pedro, Sevilla, Trujillo y Tuluá.



Juan David Durán-Silva 11

A pesar de creer en lo anterior, el padre José Alberto rápidamente percibió 
que el silencio no se debía a ello, sino que más bien estaba secuenciado por un 
rezago de la violencia, la predominancia del miedo. Anclados en el corazón de 
la cordillera Central, Barragán y Santa Lucía habían sido dos lugares estratégicos 
en el desarrollo del conflicto armado colombiano. Su ecosistema de bosques 
con alta densidad y difícil acceso colindantes con el páramo —el punto más alto 
de la cadena montañosa que es prácticamente inexpugnable—, sirvió de fortín 
adaptable para campamentos guerrilleros de las extintas FARC-EP, a lo que, 
posteriormente, se transformó en lugar de disputa ante el arribo paramilitar y 
otros grupos al margen de la ley. Esto se debió, en parte, por la ubicación los 
corregimientos en un punto geográfico terrestre importante debido a su conec-
tividad con otros departamentos y regiones del país.

Los sucesos de violencia directa allí estuvieron encuadrados por asesina-
tos selectivos hacia la población civil, desplazamiento forzado, reclutamiento 
a menores de edad, restricciones a la movilidad, más no fueron los únicos. De 
igual manera, la poca presencia institucional se incluyó a modo de dinámica de 
violencia, en este caso estructural, ocasionando el crecimiento de la desigualdad, 
la limitación en acceso a derechos y la exclusión social de grupos poblacionales 
por generaciones.

Una rápida lectura le permitió identificar al padre José Alberto la compleji-
dad del escenario donde recientemente había arribado, un caldo de cultivo para 
la diseminación del conflicto armado con el reconocimiento de la responsabilidad 
estatal en el desarrollo de los acontecimientos. En sus palabras:

En cuanto a salud, por ejemplo, tienen centros de salud, pero tiene médico 
Barragán y lo comparte con Santa Lucía y remiten los enfermos diagnos-
ticados como graves a la ciudad de Tuluá, es decir, es como una atención 
de primeros auxilios. Con relación a la educación, hay centros educativos: 
Santa Lucía solo tiene una escuela y los profesores no son de la región, son 
de Tuluá, Guadalajara de Buga, Guacarí y Cali. En cambio, en Barragán, 
algunos profesores sí son directamente de ahí mismo de la región y otros 
de los municipios que he nombrado anteriormente. Uno podría pensar que 
hay más presencia de Estado en Barragán en cuanto a la gobernabilidad, 
pero no es así. Carece de presencia de Estado toda la zona que, en algún 
momento, con las otras veredas que corresponden al municipio de Buga, 
especialmente La Mesa, estaban los asentamientos de las FARC. (padre José 
Alberto, comunicación personal, 21.09.2021)



Revista CS 4712

Gracias al llamado de algunos actores de la comunidad, quienes solicitaron 
la presencia de la fuerza pública, jalonando, de alguna forma, mayor presencia 
del Estado, se logró la instalación de un piloto de batallón de alta montaña del 
Ejército Nacional y una sede de Policía, pero no hubo modificaciones a la situa-
ción; los sentimientos de desprotección y abandono seguían presentes. De ello 
fue testigo el padre José Alberto. Por otra parte, el tejido social de la comunidad 
se había roto, entreviéndose fracturas en su interior por el surgimiento de una 
división invisible entre quienes eran de Santa Lucía y quienes eran de Barragán, 
donde la desconfianza de los unos hacia los otros tomaba cada vez más fuerza 
gracias a la presencia del grupo armado en los corregimientos.

El despliegue de grupos armados ilegales en territorios cercanos donde 
habitan comunidades locales conduce casi siempre a su discriminación o señala-
miento con etiquetas de ser colaboradoras, insurgentes o ilegales, lo que permite 
establecer una distinción constituida por la otredad e ignora otros elementos 
múltiples recreados en el desarrollo de la vida humana, en tanto se impone 
un control ejercido a través de la violencia directa por dichos actores. Así fue 
tomando forma la violencia cultural (Galtung, 2003a) que, para el caso, no solo 
era frecuente en la lectura externa, a las afueras del territorio, sino también 
hacia sus adentros:

Hay como una línea, digamos, de división invisible entre esas dos poblacio-
nes. Y no se comunican mucho las familias de unos con otros entre los dos 
corregimientos; eso significa los miedos que manejan porque en Barragán 
dicen “vinieron los de Santa Lucía: ¿quiénes son?” y cuando uno llega a Santa 
Lucía y llega gente de Barragán dicen: “¿estos quiénes son?”. Entonces hay 
una ruptura del tejido social por las mismas situaciones de violencia que se 
han generado y eso creó división entre las mismas comunidades. No es que 
tengan situaciones de guerra entre ellos, pero los mismos actores armados al 
margen de la ley, en este caso las FARC, fueron dividiendo las comunidades 
sin darse cuenta. (padre José Alberto, comunicación personal, 21.10.2021)

Por más que sea un contexto particular, Santa Lucía y Barragán comparten 
similitudes con otros miles de lugares condensados en una realidad nacional 
vivida de forma perene: espacialidades disputadas entre grupos ilegales y la 
fuerza coactiva del Estado, opacadas por la exacerbación del dolor y el sufri-
miento, y condicionadas por problemáticas estructurales de vieja data como la 
crisis en la tenencia de la tierra, el fracaso en la consolidación de una reforma 
agraria exitosa, la falta de disposición de recursos para el desarrollo y bienestar 
de los ciudadanos y la poca o nula garantía en la oferta y acceso de servicios y 



Juan David Durán-Silva 13

derechos fundamentales por parte del Estado. Una radiografía de lo que ha sido 
el país a través de la historia.

El costo de la guerra vivida en su momento fue supremamente alto, dejando 
además de daños materiales, daños psicológicos y espirituales en la región, como 
el miedo. Así lo ratificó el padre José Alberto. Un episodio claro, recordado por 
él, estuvo marcado en la salida de algunos jóvenes en busca de mejores opor-
tunidades educativas ante la falta de una oferta de niveles escolares de básica 
secundaria y media, con rumbo hacia Cali, Guadalajara de Buga o hacia el casco 
urbano de Tuluá que, a la postre, sirvió también como escapatoria ante la pre-
ocupación de los padres por el reclutamiento de la guerrilla. Quienes se que-
daban eran enlistados en las filas de las FARC-EP; varios jóvenes, seguramente, 
se sintieron atraídos desde la ideología impartida por la guerrilla, otros fueron 
llevados a la fuerza. Muchas familias fueron obligadas a cumplir con esa triste 
cuota en el conflicto armado.

A pesar de que el Gobierno se encontraba en diálogos con una delegación 
de las FARC-EP en La Habana, Cuba, las hostilidades no cesaron en el 2015. Se 
tenía el presentimiento de que este escenario de posible transición a la paz iba a 
disminuir la escalada del conflicto, pero no fue así. Mientras los países garantes 
de los diálogos de paz instaban a la restricción total de acciones que causaran 
más víctimas y sufrimiento y exhortaban a un cese al fuego bilateral y definitivo 
(“Países garantes de diálogo de paz…”, 2015), los secuestros continuaron junto a 
las extorsiones, la desaparición de personas y el desplazamiento en la zona. Una 
bifurcación pragmática y desligada entre la construcción de paz institucional 
y las tensiones acaecidas en el territorio, en las que muchas veces, quienes se 
insertan a dichas cotidianidades —en este caso los representantes eclesiásticos—, 
complementan los fines del Estado (prevención, negociación, desescalamiento) 
en una serie de complejidades totalmente ajena a las lecturas centralistas de la 
cúspide social y política.

La mediación en la reconstrucción de caminos: aporte para la paz social

Al entrever la ruptura del tejido social debida a la violencia multifacética, la 
tarea del sacerdote fue extendiéndose en la reconstrucción de los caminos des-
conectados de la comunicación. Caminos simbólicos sobre caminos físicos, una 
labor ardua y difícil por la sobreposición de la dinámica social anteriormente 
expuesta. No solo debía pasar como un foráneo en esas tierras; sino que estaba 
representando a un sector poco relevante para la comunidad. La religiosidad 
institucionalizada allí no estaba tan presente, “a las celebraciones eucarísticas 
asistían tres o cuatro personas” (padre José Alberto, comunicación personas, 



Revista CS 4714

21.10.2021) en una población con aproximadamente 813 habitantes proyectados 
(Alcaldía de Tuluá, 2021).

Pero allí debía florecer su creatividad, añadirle a su sotana los bordados de su 
vida como hijo del campo, de sujeto político al ser ciudadano del Estado colom-
biano, de sujeto social por el simple hecho de tener padre, madre, hermanos, 
primos, tíos, amigos, conocidos, estudiantes a su cargo. Si bien transitaba por 
espacialidades terrestres, debía buscar la forma de conectar con las personas. 
Lo hizo a través del saludo directo, acercándose a preguntar cosas tan sencillas 
como el estado de vida de los pobladores, por sus familias o en dónde vivían; 
otras preguntas, tal vez demasiado obvias, como si estaba ordeñando vacas al 
campesino ordeñando vacas, contando anécdotas jocosas o chistes seguidos del 
brote de sonrisas en los rostros de los habitantes, para ganarles, en diferentes 
formas, el pulso a la desconfianza y al silencio gracias a su habilidad en la repro-
ducción de lazos de proximidad, de próximo, de prójimo. Algo reconocido en su 
testimonio como parte de la vida espiritual5.

Poco a poco, fue internándose en esos caminos intangibles y rotos de la 
comunicación. Fue percibiendo los gustos de una comunidad hermética al prin-
cipio, mientras se ganaba un espacio de reconocimiento. Empezó a escuchar el 
acento predominante en la pronunciación de los campesinos, un acento algo 
lejano de los del Valle del Cauca y el Pacífico; el dialecto boyacense era notorio. 
Asimismo, fue escuchando las melodías que acompañaban la cotidianidad de la 
comunidad, ritmos producidos por guitarras y requintos, por tiples y guacharacas 
a fulminante punteo, nada más y nada menos que los acordes de la carranga.

De alguna forma, ese silencio de los habitantes de la zona tenía brotes de 
resistencia, gracias a que los productos cultivados allí y comercializados entre los 
mismos campesinos (papa, zanahoria, fresa, ulluco y demás especies propias de 
estos climas), escaparon de la violencia. Mas era algo no perceptible de entrada 
y a simple vista; el tiempo fue contextualizando al padre José Alberto sobre ello. 
Como responsable de la evangelización en la zona, él debía moverse hacia dife-
rentes lugares con frecuencia: caminar, caminar más, estar presente en un lado, 
estar presente en el otro. Sin querer, fue rompiendo con esas divisiones invisibles 

5. La confianza se adhiere en la fundamentación de la espiritualidad, conforme se conecta con los 
elementos racionales, emocionales y psicológicos de mujeres y hombres y se manifiesta en sus rela-
ciones con los demás al propiciar un ambiente de reconocimiento hacia el otro desde la credibilidad. 
Pero también forma parte de los valores cristianos, ya que emana de una esencia sobrenatural y pone 
en sintonía al hombre con su fe, acorde con la realización de lo esperado. Así, forja comunidad y afian-
za la fe en un estado de plenitud. La confianza, valor cristiano y valor social, converge en el seno de la 
sociedad y da relevancia a la composición axiológica de la vida del ser humano. 



Juan David Durán-Silva 15

reconocidas en su experiencia por el mero hecho de ir y venir. En parte, porque 
la capilla de Santa Lucía estaba bajo su tutela, empezó a dividir sus estadías entre 
ambos lugares: jueves, viernes y sábado en Santa Lucía, los demás días en Barra-
gán. Se había vuelto un actor usual en el paisaje de las dos comunidades.

Además de frecuentar tiendas, cantinas y parques de los corregimientos, 
se inmiscuyó en otros espacios, como encuentros convocados por el Gobierno 
municipal, las instituciones del Estado y por actores políticos que buscaban 
una base electoral en la región. Aunque estos ámbitos no formaban parte del 
gobierno de las almas, el padre José Alberto logró conectarse a ellos gracias al 
reconocimiento y participación en la interlocución entre población y represen-
tantes del poder público.

Prueba de ello fueron las manifestaciones frente a su presencia en los 
encuentros políticos, donde le decían: “padre, usted no puede hablar porque 
usted es el padrecito, usted se dedica a su misita y nos reza y pare de contar”. Aun 
así, su asistencia no se vio coartada, todo lo contrario, al poco tiempo comenzó 
a ganar reconocimiento.

La comunidad como sujeto político: mediación, democracia y paz

A pesar de ser vista con recelo, la participación del padre en los espacios pro-
piciados por el Estado y convocantes a la comunidad, poco a poco fue ganando 
terreno. Tal vez esa duda frente a su presencia estaba marcada por el hermetismo 
comunitario frente a habitantes recién llegados o por la ruptura espiritual de los 
feligreses con la escalada del daño y el dolor. Pero allí hacía presencia él, una 
escena propia del pasado institucional eclesiástico.

La Iglesia ha tenido incidencia en la historia política colombiana en la 
construcción de Estado, a la hora de la elección de representantes en los car-
gos públicos o debido al peso de sus preceptos en el tratamiento de demandas 
sociales y en su estrecho relacionamiento con diferentes actores e instituciones 
en la edificación constante del aparato estatal durante los siglos anteriores. Si 
bien su actuar fue transformándose con el pasar de los años, en la actualidad, en 
calidad de representante de la dimensión espiritual dentro de la sociedad, sigue 
haciendo presencia en la vida política. Una iglesia con múltiples facetas —parti-
dista desde el siglo xix hasta mitad del xx, en crisis interna por la corriente de 
liberación social latinoamericana en buena parte de la segunda mitad del siglo 
xx y reformada hacia el humanismo y la justicia social durante los últimos 30 
años— (Roux, 1981), cuya intervención ha impactado en la estabilidad o cambio 
de la vida social.



Revista CS 4716

Ejemplo de esto fue el periodo de los comicios para la elección de nuevos 
representantes de las Juntas de Acción Comunal (JAC) del país en 2016. En ese 
espacio, el padre José Alberto decidió vincularse a una de las planchas6 can-
didatas, la cual resultó vencedora para presidir la Junta los próximos años. El 
ambiente en Barragán y Santa Lucía, ante la elección de una nueva dirección 
para el trámite de las necesidades y asuntos comunales, condensó una mayor 
presencia de las diferentes instituciones municipales en el territorio. Diferen-
tes dependencias de la Alcaldía, entre ellas las secretarías de Agricultura, de 
Gobierno, de Salud y de Educación, organizaron varios encuentros, no habituales 
tiempos atrás, con la comunidad. Sin recibir invitación a dichos espacios, pero 
por ser miembro de la nueva directiva de la JAC, el padre José Alberto tomaba 
participación percibiendo el compás de las reuniones a un ritmo marcado 
únicamente por los representantes estatales y sin una discusión ni aprobación 
consensuada de las decisiones.

Aquella situación abrió una oportunidad para su intervención: cuando los 
actores gubernamentales enunciaban las acciones a desarrollar por la institu-
cionalidad pública local, él, pidiendo la palabra, presentándose primero como 
sacerdote de la región y luego como miembro de la JAC, cuestionaba las deci-
siones inquiriendo si se había consultado a la comunidad previamente, cuándo 
habían consultado aquello y con quién, en particular, si habían hablado para 
la toma de dichas disposiciones. Esas intervenciones lo fueron convirtiendo en 
foco de atención de los asistentes, quienes aterrizaban sus miradas en él con sus 
momentos de vocería y diciéndose unos a otros: “el cura es muy arriesgado; qué 
libertad tiene el cura para ir hablando; cómo nos defiende el padre”. Propugnaba 
la necesidad de velar por los derechos de una comunidad carente de voz debido 
al miedo y la injusticia, pues las acciones de los representantes municipales pro-
fundizaban un atropello más a la dignidad de los campesinos lusitanos y barra-
gueños. Sus actuaciones públicas fuera del púlpito transformaron la percepción 
que la comunidad tenía de él: más que un líder espiritual, se estaba tornando 
en un mediador social que enarbolaba principios de gobernanza con el fin de 
lograr una afirmación plural y complementaria en el proceso democrático de la 
formulación y aplicación de la política entre sociedad y Estado.

A ello respondió su actividad. Mediar en escenarios en los que la violencia 
se tornaba difusa y era imperceptible, puesto que su reproducción residía como 
un fenómeno estructural (desigualdad y exclusión), situado en un proceso de 

6. Figura de inscripción colectiva y postulación de candidatura para que, por voto popular, presida la 
mesa directiva de una Junta de Acción Comunal.



Juan David Durán-Silva 17

concentración de asimetrías arraigadas en expresiones culturales (invisibles) 
y desembocadas en expresiones físicas (visibles) (Galtung, 2003ª). Un accio-
namiento constante y transversal dentro de la sociedad colombiana donde “la 
diferenciación social (…) [ha ido] tomando lentamente características verticales 
con un intercambio crecientemente desigual” (Galtung, 2003a: 13).

Ahora, el padre José Alberto no llegaba a los espacios convocados por la 
institucionalidad pública sin ser invitado; alguien tocaba a su puerta informán-
dole que pronto empezaría la reunión, una suerte de solicitud de compañía a 
la comunidad. Ganar terreno en la interlocución entre la población y el Estado 
no fue fácil, pero lo había logrado. Quedaba la tarea de ganarle terreno al acer-
camiento con las FARC-EP.

Haciendo visible la mediación: abonando el terreno  
desde acciones concretas

En el conflicto armado, la ley y el orden han sido impartidos muchas veces por 
actores distintos al Estado. La guerrilla de las FARC-EP estaba desplegada en gran 
parte de la cordillera Central de Colombia y el Valle del Cauca resguardaba una 
de las estructuras más fuertes de la entonces guerrilla, el Bloque 6, presente en 
Barragán y Santa Lucía, comandado durante décadas por Pablo Catatumbo. Fue 
el mismo jefe guerrillero quien, para el año 2012, se encargó de ser el interlocutor 
inicial del grupo insurgente en la posibilidad de llevar a cabo un diálogo orientado 
a la finalización del conflicto armado entre este y el Gobierno nacional. Desde 
entonces, hasta el año 2016, las partes entablaron una mesa de conversaciones 
con sede en La Habana, Cuba, logrando finalmente la firma de los acuerdos de 
paz y la desmovilización de dicha guerrilla.

Ese periodo de los diálogos (2012-2016) contuvo altos y bajos, crisis, estan-
camientos y avances en la interlocución de los delegados de cada una de las 
partes, como también en el territorio nacional. El cese al fuego fluctuó y las 
acciones de violencia en las regiones no cesaron. Sin embargo, en el año 2015, 
el escenario de diálogo brindó la oportunidad para que el padre José Alberto 
se acercara a la dirección del Bloque para buscar la manera de mediar en el 
desescalamiento del conflicto en la región. Fue un proceso lento, marcado por 
la apuesta de acompañamiento y servicio comunitarios que llamaron la aten-
ción debido al ruido de sus pasos por fuera de lo espiritual, siguiendo los sen-
deros sociales y políticos de la comunidad. La inquietud y el seguimiento de la 
guerrilla a sus movimientos llegaron a sus oídos; él ya había podido reconocer 
quiénes lo observaban en los encuentros sociales y en los espacios públicos, al 
punto de identificar posteriormente al subcomandante en el paisaje cotidiano 



Revista CS 4718

y comprender su estrategia de hacerse notar por momentos para desaparecer 
después rápidamente, una suerte de demostración táctica, transmitiéndole el 
mensaje sobre el alto grado de interés recaído en sus hombros.

Doce meses después de su arribo al territorio, en uno de esos días progra-
mados para su estadía transitoria por Santa Lucía, el padre José Alberto vio 
al subcomandante en una de las bancas de la plazoleta pública. Comprendió 
rápidamente la oportunidad de entablar una presentación formal con el jefe 
guerrillero. Sin más, acudió a lo que parecía casualidad para lograr el anhelado 
acercamiento y la entrega de un mensaje propositivo hacia la cimentación de 
la paz desde lo local. En la comunicación supo oficialmente ser objetivo de 
seguimiento: sabían qué hacía, por dónde se movía, quién era. A pesar de estar 
al tanto de los movimientos del clérigo, el subcomandante también abrió la 
oportunidad para conocerlo, de escucharle, ya que sentía curiosidad por aquel 
personaje eclesiástico cuyas acciones estaba copiando la gente. La Diócesis de 
Buga siempre había acompañado a la comunidad desde las misiones apostólicas 
de los seminaristas, especialmente en los periodos de Semana Santa y Navidad, 
pero no había provocado tan alta acogida social. El resultado de aquel momento 
se tradujo en la apertura de una propuesta corta, pero decisiva en la transfor-
mación del contexto; la preparación hacia la paz de manera incluyente era el 
objetivo principal.

La experiencia en la trayectoria pastoral del padre José Alberto le permitió 
familiarizarse con escenarios donde la violencia imperó, un atributo a disposición 
del momento que lideraría en Santa Lucía y Barragán tiempo después. En 2008 
conoció el dolor de lo que significó la desaparición forzada de personas para las 
comunidades, participando en su búsqueda por los afluentes de Buenaventura 
y el Chocó, topándose con cuerpos desmembrados flotando en el agua. Sabía 
también lo que era representar a la Diócesis de Buga en un escenario político de 
esa índole, pues estuvo presente en la desmovilización paramilitar del Bloque 
Calima en el municipio de Galicia en 2004. Además, supo cuál era el estado de la 
fase exploratoria y posteriores diálogos de paz entre el Gobierno nacional y las 
FARC-EP en su punto inicial, mucho antes de lo informado a la opinión pública 
nacional, pues estuvo al tanto de la coyuntura gracias a su estancia misional 
entre 2008 y 2013 por la provincia de Las Tunas, en Cuba, anécdota compar-
tida en aquella banca del centro poblado de Santa Lucía, cuando se presentó 
formalmente al líder guerrillero y quien, ante su pregunta sobre los históricos 
revolucionarios cubanos, con bastante interés, supo que el padre había conocido 
a Fidel y Raúl Castro y al sistema político socialista de la isla, un elemento que, 
según lo testimoniado, reforzó la confianza entre las partes.



Juan David Durán-Silva 19

Luego de este comienzo, hubo una disposición frecuente de acercamiento 
entre las partes. Las visitas del subcomandante a la comunidad de Santa Lucía 
aumentaron, ahora haciéndose ambos más visibles entre sí. Los encuentros 
cortos fueron habituales, teniendo como tema central la discusión acerca del 
proceso de diálogo en La Habana y cómo, voluntariamente por los dos actores, 
se podían suscitar espacios o conversatorios que ofrecieran dar un paso con la 
comunidad e informarles cómo iban los acuerdos (padre José Alberto, comunica-
ción personal, 2.10.2021). Aunque esto fuese un intento de carácter informativo 
preliminarmente, valió de pretexto para lograr la ambientación de comunica-
ción entre el actor armado y la sociedad civil y, por ende, catalizar el desarrollo 
de un proceso inminente de cambio a nivel nacional, visto transitoriamente 
con malos ojos en algunas esferas sociales, pero con esperanza entre las pobla-
ciones golpeadas por el fragor de la violencia. El padre José Alberto recordó lo 
poco que la población sabía de lo concertado en La Habana hasta el momento, 
al contrario de la facción guerrillera, que estaba constantemente actualizada 
gracias a los delegados en Cuba. Sin intermediación del Estado, debido a su 
poca presencia en el territorio rural de Barragán y Santa Lucía, la Iglesia y las 
FARC-EP sirvieron en complementariedad para la difusión de la propuesta que 
buscaba la consolidación del nuevo panorama con el postconflicto que incidiría 
directamente en las poblaciones más apartadas del país. “Ese fue el atributo 
participativo de la Iglesia católica” (padre José Alberto, comunicación personal, 
2.10.2021), en cumplimiento de sus preceptos, al construir confianza, promover 
la paz y reducir los prejuicios, prestando su apoyo para acercar a victimarios y 
víctimas y logrando, en un ejercicio político, impulsar el bienestar espiritual.

La capilla de Santa Lucía fue testigo de un hecho particular. Finalizadas las 
celebraciones eucarísticas presididas por el padre José Alberto y bajo su ofreci-
miento, el recinto sirvió de lugar para la emisión de información por parte del 
subcomandante respecto a los encuentros de socialización de los acuerdos con 
la comunidad. Una primera iniciativa convocante respaldada por los avances 
clericales de aproximación con los habitantes de los corregimientos y de recono-
cimiento carismático. Fue un lugar representativo donde la “libertad de jugarse 
la vida” de su administrador respaldó la posibilidad de ubicar un recinto sin 
riesgo a posibles estigmatizaciones futuras y garante del esfuerzo por alcanzar el 
propósito de una verdadera inclusión y participación: crear una noción social y 
política de lo que se concertaría finalmente meses más tarde. Así fue como cierta 
vez la participación de los feligreses en el rito sacro aumentó, habiendo de 50 a 
60 personas entre combatientes y civiles, quienes acudieron por propuesta del 
subcomandante a la ceremonia eucarística, “un signo más de confianza” (padre 
José Alberto, comunicación personal, 2.10.2021).



Revista CS 4720

La invitación a concurrir a los encuentros programados para la socialización 
de los avances se propagó por las veredas y estos tuvieron cabida en diferentes 
sitios estratégicos para facilitar el desplazamiento de los pobladores. El padre 
José Alberto también llevó la información a la comunidad de Barragán, instando 
a sus habitantes a estar presentes y recibir estos espacios de socialización como 
posibilidades de romper la desconfianza hacia Santa Lucía; fue así que barra-
gueños decidieron participar en las reuniones y aceptaron la oportunidad de 
conocer el estado de la concertación producida en La Habana, escuchando a 
quienes, en su momento, fueron generadores directos de violencia y se estaban 
transformando en actores en la emergencia de la paz.

La mediación a través de la espiritualidad

La apuesta por cimentar el tan perseguido y ansiado valor de la paz en la región 
rural de Tuluá contuvo un trazo religioso. Se extrapoló al plano material, saliendo 
de los recintos sacros católicos bajo un “la paz esté contigo… daos un saludo de 
paz”, para tornarse punto de inflexión frente a la violencia vivida. Germinó como 
una idea hasta convertirse en hechos participativos y dinamizadores en espacios 
comunicativos dialogantes de la paz negociada, de la paz política que traería un 
nuevo escenario no experimentado ni por ancianos ni por jóvenes colombianos. 
La meta de constituir aquellos encuentros para la discusión sobre el proceso de 
paz fue creciendo y se convirtió en el lugar en el que convergían los portadores 
de armas, las víctimas —receptores del daño visible e invisible—, los emisores de 
la evangelización, los jóvenes y los adultos. Fue acercamiento, recibir y aceptar 
al otro, a quien se había lastimado y volver a ser próximo, prójimo.

Allí comenzamos a aterrizar esos acuerdos, a socializarlos. (…) Comenzamos 
a citar a los campesinos de las diferentes veredas sin coartarlos, sin obli-
garlos, sino que los citábamos, concretamente les decíamos “están citando 
para una reunión”, o yo llevaba la información o ellos la mandaban con sus 
diferentes contactos que tenían y entonces allí nos reuníamos en las veredas. 
De Barragán también participaban, yo les decía que fuéramos a participar 
sin miedo, “vamos a participar”. Y participábamos también, les decía: “es 
muy importante que ustedes se den cuenta qué es lo que se está haciendo 
y cómo se está haciendo, por qué está apostando esta gente, sino ustedes 
siempre los van a ver como enemigos de ustedes y de la paz”. (padre José 
Alberto, comunicación personas, 21.102021)



Juan David Durán-Silva 21

En la construcción de paz en la zona, la realización de una vigilia espiritual 
nacional fue gran símbolo espiritual y social. Sucedió a finales octubre de 20167 
en el corregimiento de La Mesa, Buga, cuando los acuerdos se formalizaron y 
estaban ad portas de la firma entre el presidente Juan Manuel Santos y el coman-
dante Timochenko; un modo de ofrendar a la reconciliación desde lo local y darle 
la bienvenida a un nuevo panorama nacional. Pronto se pondrían en marcha 
los combatientes saliendo del territorio donde operaron por tantos años para 
concentrarse con otras estructuras del grupo armado en Planadas, Tolima, punto 
geográfico acordado para la reincorporación. En la planeación de lo que sería 
la finalización y apertura simbólica de la paz en la zona, el padre José Alberto 
extendió un llamado a los representantes de otras denominaciones religiosas, 
invitando a la confirmación del desarrollo del evento, ofreciendo la posibilidad 
a todos los pastores religiosos que quisieran sumarse para que sirviesen en la 
difusión de la convocatoria.

Fue así como se reunieron aquella noche más de 500 personas entre líderes 
sociales, simpatizantes y militantes de las FARC-EP, representantes de la socie-
dad civil, campesinos, citadinos y feligreses para orar por la paz, provenientes 
de Risaralda, Tolima, Cauca, Valle del Cauca y otras partes del país. Un símbolo 
religioso carente de proselitismo, en común acuerdo por quienes presidieron 
el acto y contenido por el único propósito de clamar el don divino, pedir la ter-
minación de la violencia e iniciar simbólicamente la disposición del territorio 
hacia un nuevo camino de esperanza:

(El encuentro) fue un ambiente especial, muy espiritual (…) [que], al mismo 
tiempo, generaba más cercanía; me parece a mí que hay que entender la 
cercanía en el sentido de diálogo, de humanizarnos un poco, porque uno 
cree que los actores armados son monstruos, que son máquinas, que son 
manipulados, todo lo que usted quiera, pero cuando uno llega a ellos tienen 
alma, tienen corazón, tienen espíritu, lloran, son humanos como cada uno 
de nosotros. Por eso, la fuerza que ellos le dieron al acuerdo de paz no tiene 
nombre. Esa gente sabía y sabe qué es eso. Porque ellos no solamente han 
hecho sufrir al pueblo colombiano, sino que el pueblo colombiano también 
los ha hecho sufrir a ellos. Son dos historias paralelas, son dos historias 
que hay que contar: el sufrimiento del pueblo con los secuestros, con las 

7. Los siguientes recursos audiovisuales proporciona información de primera fuente, que amplía los 
sucesos: “Masiva asistencia popular a la Vigilia por la Paz en La Mesa Rioloro, área de Buga” (Pazífico 
Noticias, 2016) y “La Mesa Rioloro, vereda vallecaucana que rindió homenaje a la Paz” (Marcha Pa-
triótica Valle, 2026). 



Revista CS 4722

bombas, con los explosivos, con las minas, con las pérdidas humanas, pero 
también hay que escuchar la otra parte de ellos que es niños abandonados, 
sin hogar, sin posibilidades, sin trabajo, gente que [le hacen sentir que] no 
vale nada dentro de la sociedad y que allá les daban un valor agregado, así 
fuera un arma, porque para una persona que [siente que] no vale nada para 
la sociedad, un arma es un valor agregado. (padre José Alberto, comunica-
ción personas, 21.10.2021)

La vigilia fue un signo de clausura, pero también de comienzo del trabajo de 
construcción de paz bajo un ciclo que inició con la comprensión del entorno, el 
acercamiento a la comunidad, la participación política y el diálogo con el actor 
armado imperante, habiéndose logrado así la socialización en el territorio de 
lo gestado en Cuba, entretejido con el propósito de aportar en la reducción de 
la violencia, la regeneración del tejido social y la hilvanación de credibilidad 
para el proceso de paz desde la garantía de la mediación de la Iglesia en lo local.

Poco después del encuentro espiritual por la paz, comenzó la preparación 
para la salida de los combatientes de la zona de Barragán y Santa Lucía. Era la 
partida de quienes estuvieron tantos años controlando el espacio y disputando 
la fuerza coactiva al Estado para abrirse paso hacia la reinserción en la vida civil, 
expresión final del ejercicio insurgente de la guerrilla con mayor presencia en 
Colombia durante tantas décadas. En lo local, concretamente en los corregi-
mientos de Santa Lucía y Barragán, la Iglesia católica fue acompañante de la 
coyuntura, adicionando, por medio de su representante, credibilidad al proceso 
(macro) de paz con acciones directas de ambientación entre los diversos actores 
presentes en la región.

Ya en los últimos momentos con ellos, fue comenzar a gestionar por dónde 
iban a salir, cómo sería su salida. Ellos se dirigieron hacia el Tolima, salieron 
por Santa Lucía y Barragán; salieron hacia Planadas. Era el destino final. [En 
el momento en que comenzó su marcha)], mucha gente salía a los caminos 
a despedirlos, con banderas, con las tapas de las ollas y los despedían con 
alegría, no con tristeza, sino con alegría. Eso fue un fenómeno muy inte-
resante. La gente no los despidió con miedo ni diciendo “si quiera se van”. 
Con una esperanza, esa fue la lectura que yo le di. Una lectura de saber que 
ellos se iban a algo muy especial, […] por la paz. (padre José Alberto, comu-
nicación personas, 21.10.2021)



Juan David Durán-Silva 23

Conclusiones
El año 2016 será recordado en Colombia y el mundo por la firma de los Acuer-
dos de Paz entre el Gobierno nacional y las FARC-EP. Luego de un proceso de 
diálogo de más de cuatro años y de 70 años de conflicto armado entre las partes, 
se atisbó la posibilidad de vivir un nuevo escenario, uno nunca logrado, el de la 
paz. En ese proceso, participaron múltiples actores desconocidos para muchos 
—organizaciones sociales, comunidades, líderes, combatientes, entre otros— que 
aportaron en la construcción y edificación del cambio, ejerciendo ese trabajo en 
las localidades donde la violencia había sido más fuerte y difícil de erradicar. Un 
escenario integrado por expresiones tanto locales como regionales y sociales, 
conformado gracias a la gestión institucional, pero integrada desde vicisitudes 
fragmentadas y expandidas más allá de la mesa de negociaciones.

Ese fue caso de la mediación eclesiástica de la Diócesis de Buga en la zona 
rural de Tuluá, con su puesta en marcha en un escenario de disputa y control 
entre el Estado, a través de su fuerza pública y los grupos armados ilegales, 
quienes condujeron a la ruptura del tejido social y a la profundización no solo 
de la violencia física, sino también cultural y estructural venidera desde tiempo 
atrás. Esa forma local de contribuir en la transformación del contexto anclado 
al momento coyuntural de Colombia requirió que la mediación se extrapolara 
a diferentes ámbitos de la vida humana más allá del político, integrando a res-
ponsables y afectados con la participación paulatinamente edificada de un actor 
externo (mediador).

De la práctica se desprendió un proceso que requirió tiempo, dedicación 
y propósito neutral para generar insumos en la transformación positiva del 
contexto y servir de apoyo en la búsqueda por constituir un cambio en la zona. 
Esa mediación, ligada al paradigma posliberal y postsecular de la paz, fue 
accionada con el aterrizaje de la experiencia y trayectoria religiosa, dotada de 
aceptación, potenciando así las posibilidades de desescalamiento de la violencia 
y acercamiento entre las partes, bajo la creatividad cotidiana y localizada en la 
construcción de confianza. Además, requirió la integración en la escena del 
reconocimiento político y social de la población civil, en su mayoría receptora 
de la violencia en todas sus formas, abanderando desde el inicio la eliminación 
de la noción de ataque en los diferentes ámbitos (hacer con el otro y no contra 
el otro) y conectando a todas las partes inmersas en la situación al ambientar 
un proceso incluyente y participativo.

Ello supuso un contexto conciliador en un escenario donde el conflicto 
armado no fue una simple noción, sino un estado constante y a gran escala; un 
accionar desde la base eclesiástica imperceptible en la mesa de los diálogos de 



Revista CS 4724

paz, pero incidente y recreada en lo territorial. Este es un reto provocador en los 
estudios de paz por denotar una mayor visibilidad de las expresiones pacíficas y 
cotidianas en la búsqueda participativa de la construcción constante, incluyente 
y holística de la paz multidimensional.

Referencias
1.	 Alcaldía de Tuluá (2021). Anuario estadístico. Recuperado de https://view.

officeapps.live.com/op/view.aspx?src=https%3A%2F%2Fs3.pagegear.
co%2F453%2Fcontents%2Finformes_dinamica_empresarial%2Ftulua_
datos_2020.xlsx&wdOrigin=BROWSELINK

2.	 Banat, Tom; Montevecchio, Caesar; Powers, Gerard (2018). Catholic Approa-
ches to Transitional Justice and Reconciliation Processes. Guidelines for Reflec-
tion and Planning [documento PDF]. Recuperado de https://kroc.nd.edu/
assets/303696/cpn_tjr_digital_version.pdf

3.	 Bourdieu, Pierre (2011). La ilusión biográfica. Acta Sociológica, 1(56), 121-128. 
https://doi.org/10.22201/fcpys.24484938e.2011.56.29460

4.	 Cárcamo, Héctor (2005). Hermenéutica y análisis cualitativo. Cinta Moebio, 
23, 204-216. Recuperado de https://cintademoebio.uchile.cl/index.php/CDM/
article/view/26081/27386

5.	 Cordero, Mayra (2012). Historias de vida: Una metodología de investigación 
cualitativa. Revista Griot, 5(1), 50–67.

6.	 Fisas, Vicenç (2006). Cultura de paz y gestión de conflictos. Barcelona: Icaria.

7.	 Flórez-Suárez, Luis Ernesto (2018). Iglesia y paz. Aportes de la Iglesia católica 
a los procesos de paz en Colombia. Cali: Fundación Universitaria Católica 
Lumen Gentium.

8.	 Galtung, Johan (2003a). Violencia cultural. Biskaia: Gernika Gogoratuz.

9.	 Galtung, Johan (2003b). Paz por medios pacíficos. Gernika: Gernika Gogoratuz.

10.	 García-Durán, Mauricio (2006). El papel de la Iglesia católica en la movilización 
por la paz en Colombia (1978-2006) (documento PDF]. Recuperado de https://
cpn.nd.edu/assets/158402/duran_el_papel_spanish.pdf

11.	 Harto de Vera, Fernando (2016). La construcción del concepto de paz: paz 
negativa, paz positiva y paz imperfecta. Cuadernos de Estrategia, 183, 119-146. 
Recuperado de https://produccioncientifica.ucm.es/documentos/5d399a-
3b2999520684462ae9

https://view.officeapps.live.com/op/view.aspx?src=https%3A%2F%2Fs3.pagegear.co%2F453%2Fcontents%2Finformes_dinamica_empresarial%2Ftulua_datos_2020.xlsx&wdOrigin=BROWSELINK
https://view.officeapps.live.com/op/view.aspx?src=https%3A%2F%2Fs3.pagegear.co%2F453%2Fcontents%2Finformes_dinamica_empresarial%2Ftulua_datos_2020.xlsx&wdOrigin=BROWSELINK
https://view.officeapps.live.com/op/view.aspx?src=https%3A%2F%2Fs3.pagegear.co%2F453%2Fcontents%2Finformes_dinamica_empresarial%2Ftulua_datos_2020.xlsx&wdOrigin=BROWSELINK
https://view.officeapps.live.com/op/view.aspx?src=https%3A%2F%2Fs3.pagegear.co%2F453%2Fcontents%2Finformes_dinamica_empresarial%2Ftulua_datos_2020.xlsx&wdOrigin=BROWSELINK
https://kroc.nd.edu/assets/303696/cpn_tjr_digital_version.pdf
https://kroc.nd.edu/assets/303696/cpn_tjr_digital_version.pdf
https://doi.org/10.22201/fcpys.24484938e.2011.56.29460
https://cintademoebio.uchile.cl/index.php/CDM/article/view/26081/27386
https://cintademoebio.uchile.cl/index.php/CDM/article/view/26081/27386
https://cpn.nd.edu/assets/158402/duran_el_papel_spanish.pdf
https://cpn.nd.edu/assets/158402/duran_el_papel_spanish.pdf
https://produccioncientifica.ucm.es/documentos/5d399a3b2999520684462ae9
https://produccioncientifica.ucm.es/documentos/5d399a3b2999520684462ae9


Juan David Durán-Silva 25

12.	 Hejazi, Hutan (2025). Postsecularism and Habermasian translations of 
Ashura. Culture and Religion, 1-21. https://doi.org/10.1080/14755610.2025.
2537692

13.	 Jong, Abbas (2025). The Post-Secular Cosmopolitanization of Religion. Reli-
gions, 16(3). https://doi.org/10.3390/rel16030334

14.	 Verdad Abierta (4 de septiembre de 2014). La violencia en Buga, Valle del 
Cauca, que generó abandono de tierras (4 de septiembre de 2014). Verdad 
Abierta. Recuperado de https://verdadabierta.com/la-violencia-en-buga-va-
lle-del-cauca-que-genero-abandono-de-tierras/

15.	 Lederach, John Paul (1998). Construyendo la paz. Reconciliación sostenible en 
sociedades divididas. Artekalea: Gernika Gogoratuz.

16.	 Manrique, Carlos (2019). Religious Practices, State Techniques and Conflicted 
Forms of Violence in Colombia’s Peacebuilding Scenarios. Revista de Estudios 
Sociales, 67, 56-72. https://doi.org/10.7440/res67.2019.05

17.	 Marcha Patriótica Valle (1 de noviembre de 2016). La Mesa Rioloro, vereda 
vallecaucana que rindió homenaje a la paz [archivo de video]. Youtube. https://
www.youtube.com/watch?v=46Hkp77wQUQ

18.	 Muñoz, Francisco (2001). La paz imperfecta. Granada: Universidad de Granada.

19.	 Países garantes de diálogo de paz en Colombia piden reducir hostilidades 
con urgencia (8 de julio de 2015). La República. Recuperado de https://www.
larepublica.co/economia/paises-garantes-de-dialogo-de-paz-en-colombia-pi-
den-reducir-hostilidades-con-urgencia-2274406

20.	 Pazífico Noticias (1 de noviembre de 2016). Masiva asistencia popular a la 
Vigilia por la Paz en La Mesa Rioloro, área de Buga [archivo de video]. Youtube. 
https://www.youtube.com/watch?v=jpykESY6K9c

21.	 Restrepo, Eduardo (2018). Etnografía: alcances, técnicas y éticas. Lima: Uni-
versidad Nacional Mayor de San Marcos.

22.	 Richmond, Oliver (2011). Resistencia y paz postliberal. Relaciones Interna-
cionales, 16, 13-46. Recuperado de https://revistas.uam.es/relacionesinter-
nacionales/article/download/5062/5520/10718

23.	 Rodríguez, José Darío (2020). Iglesias locales y construcción de paz. Los casos de 
Barrancabermeja, Quibdó, San Vicente del Caguán y Tumaco. Bogotá: CINEP.

24.	 Roux, Rodolfo de (1981). El laicado y la cuestión social. En Historia general 
de la Iglesia en América Latina (pp. 517-551), editado por Enrique Dussel. 
Salamanca: Sígueme.

25.	 Schmitt, Carl (2009). El concepto de lo político. Madrid: Alianza.

https://doi.org/10.1080/14755610.2025.2537692
https://doi.org/10.1080/14755610.2025.2537692
https://doi.org/10.3390/rel16030334
https://verdadabierta.com/la-violencia-en-buga-valle-del-cauca-que-genero-abandono-de-tierras/
https://verdadabierta.com/la-violencia-en-buga-valle-del-cauca-que-genero-abandono-de-tierras/
https://doi.org/10.7440/res67.2019.05
https://www.youtube.com/watch?v=46Hkp77wQUQ
https://www.youtube.com/watch?v=46Hkp77wQUQ
https://www.larepublica.co/economia/paises-garantes-de-dialogo-de-paz-en-colombia-piden-reducir-hostilidades-con-urgencia-2274406
https://www.larepublica.co/economia/paises-garantes-de-dialogo-de-paz-en-colombia-piden-reducir-hostilidades-con-urgencia-2274406
https://www.larepublica.co/economia/paises-garantes-de-dialogo-de-paz-en-colombia-piden-reducir-hostilidades-con-urgencia-2274406
https://www.youtube.com/watch?v=jpykESY6K9c
https://revistas.uam.es/relacionesinternacionales/article/download/5062/5520/10718
https://revistas.uam.es/relacionesinternacionales/article/download/5062/5520/10718


Revista CS 4726

Juan David Durán-Silva
Politólogo de la Universidad San Buenaventura, Bogotá y magíster en Estudios 
Sociales y Políticos, Universidad ICESI, Cali. Con experiencia en proyectos de 
intervención social para el fortalecimiento de la participación civil en la defini-
ción de políticas públicas, el campo humanitario y la cooperación internacional. 
Especialista en monitoreo, evaluación, aprendizaje y rendición de cuentas. La 
construcción de paz, la relación entre Estado e iglesia y la cultura política son 
fenómenos que cautivan mi interés. Correo: duransilvaj@gmail.com

mailto:duransilvaj@gmail.com

